CORPORACION
LATINOAMERICANA

La historia no es otra cosa que el relato del poder

Imprimir

No es la historia la que “se repite”, es el poder el que lo hace incesantemente. Porque el
poder es la fuerza que no se extingue y que transforma su apariencia al cambiar de tiempo,
todo relato sobre la historia humana ha sido y sera, finalmente, la imagen en claroscuro de la
evolucion del dominio politico y militar.

Los hechos esenciales no mudan, lo hacen el decorado, el libreto y los personajes sobre el
escenario.

En la “Guerra del Peloponeso”, Tucidides, que intervino como estratega en ella - un grado
militar superior griego de la época -, incluye un didlogo sumamente revelador para un lector
moderno.

De acuerdo con la argumentacién central, los atenienses deciden atacar la isla de Melos
cuyos moradores han permanecido neutrales entre la guerra que Atenas libra con Esparta,
porque piensan que esa neutralidad no es buena para su prestigio de guerreros invencibles.
Prefieren que los islefios les hagan la guerra para tener ocasién de vencerlos, y cunda la
noticia de que no estan dispuestos a perdonar a los que se opongan a su proyecto de
“expansion defensiva” frente a Esparta. Veamos lo que se dijeron entonces:

“No os vamos a aburrir con discursos largos convenciéndoos de que nosotros tenemos el
derecho de hacer lo que hacemos porque hemos ganado a los persas, o intentando
demostrar que nos habéis provocado. Simplemente os decimos que o bien os sometéis o bien
0s destruimos.”

Los melios, que temen las consecuencias ruinosas de un choque, se oponen al argumento y
sostienen que no es justa la alternativa que les ofrecen. Los atenienses - conocedores de la
desventaja militar de los melios - ante la alusién de lo justo, les contestan que “la justicia
sélo es aplicable entre iguales en fuerza, porque al fin y al cabo, los mas fuertes determinan
lo posible y los débiles lo aceptan.” Entonces, a los inteligentes melios se les ocurre decir
que, respetar su neutralidad seria de provecho para los atenienses porque les evitaria pagar
las consecuencias de haberlos atacado, en caso que perdieran la guerra con Esparta; a lo que



CORPORACION
LATINOAMERICANA

La historia no es otra cosa que el relato del poder

los atenienses manifiestan que aceptan ese riesgo, y que estan alli para provecho de su
imperio y proponerles lo mejor para ambas partes. (Porque suponen que la destruccién de
Melos sera segura, y que seria mejor que no ocurriera si éstos se rinden). Y agregan que de
ese modo todos obtendran provecho al evitar la destruccion.

Los melios, que desde el comienzo comprendieron la Idgica del poder militar que los
amenaza, preguntan: “;Y cémo puede resultar util para nosotros convertirnos en esclavos,
del mismo modo que para vosotros lo es ejercer el dominio?” A esto los atenienses
responden que, aceptar su supremacia les libraria de grandes males y ellos saldrian ganando
al no tener que destruirlos. (Pues prefieren aprovecharse de lo que posee la isla, que no sera
de mucho valor después de una guerra). Arrinconados por la l6gica de un poder superior, los
melios les hacen ver que pueden ser amigos sin necesidad de ser enemigos de los
espartanos, pero los otros replican: “No, porque vuestra enemistad no nos perjudica tanto
como vuestra amistad, que para los pueblos que estan bajo nuestro dominio seria una
prueba manifiesta de nuestra debilidad, mientras que vuestro odio se interpretaria como una
prueba de nuestra fuerza”.

Puestos en la encrucijada mas temida de supervivencia, contestan que no piensan oponerse
a su poderio, confiados en que no sucumbiran mientras estén del lado de los dioses que no
aceptan la injusticia, creyendo que pueden apaciguar la fuerza expedicionaria. Entonces los
atenienses dicen que no hacen nada contra los dioses, y agregan que estan seguros de que
de hallarse los melios en la misma situacion de poder, actuarian como ellos lo hacen ahora,
quiados por “un inexorable impulso de la naturaleza”. Y luego se justifican por no haber sido
ellos quienes inventaron esa ley, sino haberla recibido como ya existia.

Finalmente, los melios no cedieron, y después de un largo asedio, los atenienses mataron a
todos los adultos que apresaron e hicieron esclavos a las mujeres y a los nifios. Mas tarde, la
Liga del Peloponeso comandada por Esparta derrotd a la Liga de Delos dirigida por Atenas,
cerrando una guerra librada entre el 431 y el 404 A.C.

El relato, que considero no menos verosimil que las formulaciones de Platén sobre



CORPORACION
LATINOAMERICANA

La historia no es otra cosa que el relato del poder

democracia, justicia y leyes en la antigua Grecia, destaca la argumentacién implacable de la
fuerza. Resulta curioso que un general ateniense sea quien lo traiga hasta nosotros. Como si
él mismo no viera contradiccion entre el poder del fuerte y el razonamiento del débil,
persuadido como debia estar, de que, segun lo dijo el ateniense del didlogo, el fuerte
responde a “un inexorable impulso de la naturaleza”. Por ese motivo la fuerza superior
desprecid la neutralidad y exigid la rendicion incondicional.

La escena de Tucidides no ha cambiado esencialmente, al cotejarse con las amenazas de
Donald Trump a varios paises con ejércitos inferiores al del imperio norteamericano, hoy mas
vigente que nunca en nuestro hemisferio. Mientras Groenlandia, Canada y Panama sufren la
amenaza de anexién “por una u otra via”; Venezuela fue atacada militarmente y su
gobernante arrancado de su pais para ser procesado en USA con cargos poco seguros de
probar mas alld de toda duda; y Colombia es asediada por la amenaza de ser declarada un
socio no confiable, y de que su democracia sea intervenida en las préximas elecciones, como
ocurrié en Honduras y Argentina.

El presidente norteamericano no necesita leer a Tucidides para saber que “los mas fuertes
determinan lo posible y los débiles lo aceptan”, pues quien comanda una fuerza militar
poderosa actla por “un inexorable impulso de la naturaleza”, y alega contar con el respaldo
de los dioses, que poco han cambiado su naturaleza, desde entonces.

Los libros de Tucidides - tanto como los de Jenofonte y Pausanias -, deberian ser texto de
lectura obligada en las facultades de derecho, para comprender hasta qué punto la nociéon de
justicia y derecho en la antigua Grecia - tal como la trasmiten los profesores -, poca
correspondencia tuvieron con la realidad social de la era clasica de donde provienen esas
nociones: una sociedad compuesta por una minoria de hombres libres en medio de una
mayoria de esclavos, que vivid excluida de las reglas de “la democracia perfecta” de Platdn.
Porque, no puede olvidarse, tal como respondié el ateniense del didlogo sobre la justicia, ésta
sélo se aplicaba a los iguales.

De suerte que, si la democracia se concibié como un sistema de gobierno basado en la



CORPORACION
LATINOAMERICANA

La historia no es otra cosa que el relato del poder

justicia, no pudo funcionar erga omnes (para todos) en aquella sociedad tan profundamente
partida que describen los historiadores y escritores contemporaneos. Y si funciond, lo hizo
sélo entre quienes eran iguales, es decir, los hombres libres. Asi tenia que ser una
formulacion perfecta, sin duda, pero ajena a la mayoria. Como se toman las decisiones entre
los miembros de un club exclusivo, hoy en dia.

Otra cosa es decidir y gobernar entre desiguales en todo sentido. Entonces la formulacién
platénica aparece utépica, defectuosa, aunque la dimos como una realidad meritoria digna
de imitar, olvidando que la desigualdad implica el desbalance de la fuerza de unos sobre
otros, y, por consiguiente, que si el poderoso no contiene el “impulso de su naturaleza”, los
débiles deben hacerlo a riesgo de sucumbir de un modo u otro. Y declararse neutral entre
dos bandos enfrentados inexorablemente, no libra al que se niega a tomar partido de ser
pasado por encima por cualquiera de los extremos en choque. Una ensefianza mas de aquel
didlogo antiguo que algunos de los nuestros se niegan a aprender en estos dias.

Alvaro Hernandez V

Foto tomada de: Senado de la Republica



