
La historia no es otra cosa que el relato del poder

Imprimir

No es la historia la que “se repite”, es el poder el que lo hace incesantemente. Porque el
poder es la  fuerza que no se extingue y que transforma su apariencia al cambiar de tiempo,
todo relato sobre la historia humana ha sido y será, finalmente, la imagen en claroscuro de la
evolución del dominio político y militar.
Los hechos esenciales no mudan, lo hacen el decorado, el libreto y los personajes sobre el
escenario.

En la “Guerra del Peloponeso”, Tucídides, que intervino como estratega en ella – un grado
militar superior griego de la época –, incluye un diálogo sumamente revelador para un lector
moderno.

De acuerdo con la argumentación central, los atenienses deciden atacar la isla de Melos
cuyos moradores han permanecido neutrales entre la guerra que Atenas libra con Esparta,
porque piensan que esa neutralidad no es buena para su prestigio de guerreros invencibles.
Prefieren que los isleños les hagan la guerra para tener ocasión de vencerlos, y cunda la
noticia de que no están dispuestos a perdonar a los que se opongan a su proyecto de
“expansión defensiva” frente a Esparta. Veamos lo que se dijeron entonces:

“No os vamos a aburrir con discursos largos convenciéndoos de que nosotros tenemos el
derecho de hacer lo que hacemos porque hemos ganado a los persas, o intentando
demostrar que nos habéis provocado. Simplemente os decimos que o bien os sometéis o bien
os destruimos.”

Los melios, que temen las consecuencias ruinosas de un choque, se oponen al argumento y
sostienen que no es justa la alternativa que les ofrecen. Los atenienses – conocedores de la
desventaja militar de los melios – ante la alusión de lo justo, les contestan que “la justicia
sólo es aplicable entre iguales en fuerza, porque al fin y al cabo, los más fuertes determinan
lo posible y los débiles lo aceptan.” Entonces, a los inteligentes melios se les ocurre decir
que, respetar su neutralidad sería de provecho para los atenienses porque les evitaría pagar
las consecuencias de haberlos atacado, en caso que perdieran la guerra con Esparta; a lo que



La historia no es otra cosa que el relato del poder

 los atenienses manifiestan que aceptan ese riesgo, y que están allí para provecho de su
imperio y proponerles lo mejor para ambas partes. (Porque suponen que la destrucción de
Melos será segura, y que sería mejor que no ocurriera si éstos se rinden). Y agregan que de
ese modo todos obtendrán provecho al evitar la destrucción.

Los melios, que desde el comienzo comprendieron la lógica del poder militar que los
amenaza, preguntan: “¿Y cómo puede resultar útil para nosotros convertirnos en esclavos,
del mismo modo que para vosotros lo es ejercer el dominio?” A esto los atenienses
responden que, aceptar su supremacía les libraría de grandes males y ellos saldrían ganando
al no tener que destruirlos. (Pues prefieren aprovecharse de lo que posee la isla, que no será
de mucho valor después de una guerra). Arrinconados por la lógica de un poder superior, los
melios les hacen ver que pueden ser amigos sin necesidad de ser enemigos de los
espartanos, pero los otros replican: “No, porque vuestra enemistad no nos perjudica tanto
como vuestra amistad, que para los pueblos que están bajo nuestro dominio sería una
prueba  manifiesta de nuestra debilidad, mientras que vuestro odio se interpretaría como una
prueba de nuestra fuerza”.

Puestos en la encrucijada más temida de supervivencia, contestan que no piensan oponerse
a su poderío, confiados en que no sucumbirán mientras estén del lado de los dioses que no
aceptan la injusticia, creyendo que pueden apaciguar la fuerza expedicionaria. Entonces los
atenienses dicen que no hacen nada contra los dioses, y agregan que están seguros de que
de hallarse los melios en la misma situación de poder, actuarían como ellos lo hacen ahora,
guiados por “un inexorable impulso de la naturaleza”. Y luego se justifican por no haber sido
ellos quienes inventaron esa ley, sino haberla recibido como ya existía.

Finalmente, los melios no cedieron, y después de un largo asedio, los atenienses mataron a
todos los adultos que apresaron e hicieron esclavos a las mujeres y a los niños. Más tarde, la
Liga del Peloponeso comandada por Esparta derrotó a la Liga de Delos dirigida por Atenas,
cerrando una guerra librada entre el 431 y el 404 A.C.

El relato, que considero no menos verosímil que las formulaciones de Platón sobre



La historia no es otra cosa que el relato del poder

democracia, justicia y leyes en la antigua Grecia, destaca la argumentación implacable de la
fuerza. Resulta curioso que un general ateniense sea quien lo traiga hasta nosotros. Como si
él mismo no viera contradicción entre el poder del fuerte y el razonamiento del débil,
persuadido como debía estar, de que, según lo dijo el ateniense del diálogo, el fuerte
responde a “un inexorable impulso de la naturaleza”. Por ese motivo la fuerza superior
despreció la neutralidad y exigió la rendición incondicional.

La escena de Tucídides no ha cambiado esencialmente, al cotejarse con las amenazas de
Donald Trump a varios países con ejércitos inferiores al del imperio norteamericano, hoy más
vigente que nunca en nuestro hemisferio. Mientras Groenlandia, Canadá y Panamá sufren la
amenaza de anexión “por una u otra vía”; Venezuela fue atacada militarmente y su
gobernante arrancado de su país para ser procesado en USA con cargos poco seguros de
probar más allá de toda duda; y Colombia es asediada por la amenaza de ser declarada un
socio no confiable, y de que su democracia sea intervenida en las próximas elecciones, como
ocurrió en Honduras y Argentina.

El presidente norteamericano no necesita leer a Tucídides para saber que “los más fuertes
determinan lo posible y los débiles lo aceptan”, pues quien comanda una fuerza militar
poderosa actúa por “un inexorable impulso de la naturaleza”, y alega contar con el respaldo
de los dioses, que poco han cambiado su naturaleza, desde entonces.

Los libros de Tucídides – tanto como los de Jenofonte y Pausanias –, deberían ser texto de
lectura obligada en las facultades de derecho, para comprender hasta qué punto la noción de
justicia y derecho en la antigua Grecia – tal como la trasmiten los profesores –, poca
correspondencia tuvieron con la realidad social de la era clásica de donde provienen esas
nociones: una sociedad compuesta por una minoría de hombres libres en medio de una
mayoría de esclavos, que vivió excluida de las reglas de “la democracia perfecta” de Platón.
Porque, no puede olvidarse, tal como respondió el ateniense del diálogo sobre la justicia, ésta
sólo se aplicaba a los iguales.

De suerte que, si la democracia se concibió como un sistema de gobierno basado en la



La historia no es otra cosa que el relato del poder

justicia, no pudo funcionar erga omnes (para todos) en aquella sociedad tan profundamente
partida que describen los historiadores y escritores contemporáneos.  Y si funcionó, lo hizo
sólo entre quienes eran iguales, es decir, los hombres libres. Así tenía que ser una
formulación perfecta, sin duda, pero ajena a la mayoría. Como se toman las decisiones entre
los miembros de un club exclusivo, hoy en día.

Otra cosa es decidir y gobernar entre desiguales en todo sentido.  Entonces la formulación
platónica aparece utópica, defectuosa, aunque la dimos como una realidad meritoria digna
de imitar, olvidando que la desigualdad implica el desbalance de la fuerza de unos sobre
otros, y, por consiguiente, que si el poderoso no contiene el “impulso de su naturaleza”, los
débiles deben hacerlo a riesgo de sucumbir de un modo u otro. Y declararse neutral entre
dos bandos enfrentados inexorablemente, no libra al que se niega a tomar partido de ser
pasado por encima por cualquiera de los extremos en choque. Una enseñanza más de aquel
diálogo antiguo que algunos de los nuestros se niegan a aprender en estos días.

Álvaro Hernández V

Foto tomada de: Senado de la República


