
La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

Imprimir

Introducción
El profesor de la Universidad Javeriana Santiago Castro-Gómez publicó en 2022 el libro “La
rebelión antropológica. El joven Karl Marx y la izquierda hegeliana (1835-1846)” cuya cuarta
parte se titula “Las herencias teológicas de Marx”, compuesta por seis capítulos[1] en los
cuales se enfoca en la evolución del pensamiento del joven Marx. Afirma que su propósito es
tratarlo como uno más del grupo de los jóvenes hegelianos de izquierda: “Marx como parte
de un «universo discursivo» que no era marxista.” (p. 415).

Castro-Gómez tiene como objetivo principal mostrar que hasta 1846 el pensamiento de Marx
se mantenía dentro del “universo discursivo” de los jóvenes hegelianos y en particular del
discurso teórico de Feuerbach. Con esta tesis pretende refutar algunos planteamientos de
Althusser y de otros autores que ven en las Tesis de Feuerbach y en La ideología alemana,
escritos en 1845-46, una “ruptura epistémica” de Marx con relación a su concepción
filosófica anterior. Considera que en estos textos no se abandona el proyecto antropológico,
sino que se propone una radicalización materialista.

Podría pensarse que este debate es simplemente una discusión académica sin relevancia
práctica referida además a una historia vieja de la evolución de las ideas de Marx. Pero, en
mi opinión, tiene una vigencia enorme y es de utilidad para la lucha ideológica actual en la
cual se confrontan diversos campos teóricos. Marx rompió con concepciones que tuvo en sus
primeros escritos (el Marx joven cronológicamente): explícitamente afirma que en La
ideología alemana rompió con su conciencia filosófica anterior.

Por ejemplo, tenía inicialmente una noción del Estado como una esfera de la razón y una
institución que representaba los intereses generales de la sociedad, algo que piensan
muchos analistas actuales, columnistas de opinión y ciudadanos actualmente en Colombia.
Marx consideraba que la revolución francesa había sido un progreso en la emancipación del
ser humano en la esfera política, algo que todavía repiten como loros algunos analistas.
Igualmente, Marx pensaba que la esclavización o sometimiento de los seres humanos se
debía a una alienación de la esencia humana genérica, que consistía en la libertad de los



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

seres humanos y consideraba que la emancipación se lograría con una verdadera democracia
que implantara la esencia en la realidad. Marx consideraba que la explotación capitalista era
producto de la alienación del trabajo, en la medida en que la esencia genérica del ser
humano, que era el trabajo mediante el cual se producía a sí mismo, se había perdido y
necesitaba ser restaurada. En su obra juvenil planteaba que existía una “naturaleza
humana”, algo que rechaza posteriormente.  Todas esas ideas que Marx compartió y luego
rechazó están en la cabeza de muchos intelectuales, columnistas de opinión, profesores y
personas actualmente en Colombia, incluyendo a Castro-Gómez.

Marx, según plantean Althusser y Heinrich, rompe radicalmente con este campo teórico.
Entre 1842 y 1846, un corto período, se observa como Marx cambia su pensamiento,
criticando a otros filósofos y pensadores, pero también criticando sus propias ideas
anteriores. A partir de las Tesis y La ideología alemana esboza una nueva concepción en la
cual conceptos centrales como el de modo de producción adquieren una relevancia
particular. Actualmente, la gran mayoría de intelectuales en Colombia no adopta este
concepto o lo rechaza explícitamente.

Me parece entonces que esta discusión es relevante y vigente. Marx y Engels hicieron parte
de la “ideología alemana” y luego la criticaron y construyeron un nuevo campo teórico.
Buena parte de esas nociones básicas se encuentran en la “ideología colombiana” actual que
domina las ideas de la mayoría de las personas incluyendo, desafortunadamente, las ideas
de los propios trabajadores asalariados.

¿Cuándo dejó Marx de ser un joven hegeliano?

Señala que, evidentemente, hay cambios en el pensamiento de Marx entre 1842 y 1846,
pero que los elementos fundamentales de su enfoque teórico se mantienen. Estos elementos
son: 1) El supuesto de que existe una esencia humana genérica que no se manifiesta en la
existencia real de los seres humanos lo que implica que hay una alienación o enajenación
que se expresa en la distancia entre la esencia y la existencia; esta noción de ser genérico es
el concepto clave del movimiento joven hegeliano; 2) la convicción de que la humanidad



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

debe llegar necesariamente a la superación de dicha enajenación, mediante la realización de
la esencia y su coincidencia con la existencia; esta convicción la caracteriza como un
proyecto escatológico y un absolutismo mesiánico emparentado principalmente con la
teología católica y la teología protestante; 3) la adopción de una perspectiva antropocéntrica
en la cual se concibe al ser humano como un ser excepcional que domina la naturaleza.

Los conceptos de esencia genérica y de alienación son desarrollados principalmente por
Feuerbach en su crítica de la religión. Marx adopta este enfoque pero lo aplica no solamente
a la religión sino también al Estado, a la política, y finalmente a la economía. El desarrollo
intelectual de Marx en estos pocos años consiste en abordar diferentes campos, que
Feuerbach no estudió, pero manteniendo básicamente el mismo esquema antropológico-
esencialista, escatológico y antropocéntrico. Adicionalmente, Marx se fundamentó también
en las ideas teológicas y el socialismo de Moses Hess, con lo cual combinó dos ramas
teológicas: la católica y la protestante.

Castro-Gómez afirma que un objetivo principal de su investigación es responder a la
pregunta sobre en qué momento y en qué obras Marx deja de ser un joven hegeliano y, más
precisamente, en qué momento rompe con Feuerbach: “el objetivo de esta sección es solo
responder a la pregunta de cuándo dejó Marx de ser un joven hegeliano” (p. 544). Este
objetivo no lo cumple, dado que no nos dice en qué momento Marx dejó de ser teóricamente
un joven hegeliano. Simplemente sostiene que todavía en 1846, al momento de escribir las
Tesis sobre Feuerbach y La ideología alemana, todavía era un joven hegeliano. Su pregunta
única de esta sección no es respondida.

Sostiene que su investigación se inscribe en un viejo debate[2] sobre si existe una ruptura
teórica en el pensamiento de Marx o si se produce una continuidad en lo fundamental, a
pesar de diversos cambios: “Desde luego tengo claro que avanzar por este camino exige
necesariamente confrontarse con viejos debates y preguntas, como por ejemplo aquella de
cuando dejó Marx de ser un joven hegeliano.” (p. 417). Pero, realmente, Castro-Gómez no
aborda a fondo el debate sobre la ruptura o continuidad en el pensamiento de Marx, conocido
también como las diferencias entre el joven Marx y el Marx maduro.



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

La tesis central de Castro-Gómez es que hasta 1846, lo cual incluye Las tesis sobre
Feuerbach y La ideología alemana, escritos en 1845-46, Marx permanece en el marco teórico
de los jóvenes hegelianos y en especial de Feuerbach. Explícitamente dice que no puede
afirmar que haya continuado después dentro de este marco teórico, por ejemplo en el
Manifiesto Comunista o en El capital, pero realmente no dice nada sobre en qué momento
Marx dejó de ser un joven hegeliano: básicamente sostiene que en 1846 todavía lo era. “No
quiero sugerir con esto que después de 1846 este proyecto haya continuado sirviendo de
base a textos como el Manifiesto comunista o El capital. Determinar esto escapa a los
objetivos de este libro.” (p. 417). “Tan solo digo que hasta 1845-1846 no se produjo ninguna
“ruptura epistémica” frente al antropoteísmo de Feuerbach como ha sugerido Althusser” (p.
417).

Y añade “Todavía en las Tesis y en La ideología alemana, Marx se revela como heredero del
antropocentrismo eurocéntrico y colonial que lo conecta con la filosofía clásica alemana, de
la cual -por más que dijera lo contrario- no había podido liberarse” (p. 417). Aquí Castro-
Gómez adiciona a los rasgos del universo discursivo de los jóvenes hegelianos el
eurocentrismo colonial, algo que menciona de pasada y no profundiza.

Es claro entonces que no examina a fondo la discusión sobre la existencia o no de una
ruptura teórica, una revolución teórica o una revolución científica en Marx. Sin embargo,
aunque afirma que está por fuera de su campo de investigación lo ocurrido en obras
posteriores de Marx, se aventura, en forma ligera en mi opinión, a hacer afirmaciones
contundentes sobre el carácter de dichos textos, insinuando que se mantienen dentro del
campo teórico del antropocentrismo.

Específicamente con relación a la teoría del valor de Marx afirma: “Por eso no puedo más que
suscribir la afirmación de Manuel de Landa: “La teoría marxiana del valor era en efecto
antropocéntrica: solo el trabajo humano es la fuente del valor, no las máquinas de vapor, el
carbón, la organización industrial, etc.”” (p. 539). Aunque se trata de una afirmación aislada

sobre El capital, revela una profunda incomprensión de la teoría del valor de Marx, que entre



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

muchas cosas explica que el valor es la expresión de una relación social de producción y de
una forma particular de organización del trabajo social, diferente del valor de uso y que por
tanto el carbón o la máquina no pueden crear valor.  Es muy probable que Castro-Gómez no
haya todavía estudiado a fondo El capital.

No hay aportes de fondo al debate sobre la ruptura teórica de Marx

El hecho de que realmente no aborde el punto sobre la ruptura teórica o la continuidad en el
pensamiento de Marx implica que no aporta sustancialmente a este debate. Además, Castro-
Gómez no realiza una crítica a El capital, la obra más importante de Marx y en la cual se
concreta su nueva concepción de la sociedad y de la historia y se desarrollan, en la práctica,
los conceptos de modo de producción, de totalidad, de articulación entre diversas
estructuras, etc. Un enfoque sobre esto se encuentra en La revolución teórica de Marx libro
de Althusser que Castro-Gómez examina, pero en forma insuficiente.

A lo largo del texto polemiza con los marxistas en general. Son numerosas las referencias al
marxismo o a los marxistas[3], lo cual no tiene mucho sentido. El “marxismo” incluye una
gran cantidad de autores y como todo el mundo sabe, incluido Castro-Gómez, hay diferencias
profundas entre escritores marxistas sobre muchos aspectos de interpretación de la obra de
Marx, incluyendo el tema de la ruptura teórica entre el joven Marx y el Marx maduro. Me
parece que criticar a los marxistas en bloque es pereza intelectual, que exime al crítico de
revisar los argumentos de autores específicos.

Sin embargo, Castro-Gómez si polemiza expresamente con Althusser y en especial con su
obra “La revolución teórica de Marx.[4]” Por esto, es indispensable leer a Althusser con el fin
de comprender las críticas que le formula. Sorprendentemente, Castro-Gómez no se refiere al
libro La ciencia del valor de Michael Heinrich, en el cual este autor incluye algunos capítulos
sobre la evolución teórica de Marx y sostiene la tesis de que Marx realizó una revolución
científica, en una perspectiva que tiene muchos puntos en común con el trabajo de
Althusser[5]. Castro-Gómez conoce a Michael Heinrich y cita uno de sus libros, el primer tomo
de una biografía sobre Marx (Nota a pie de página 1, página 416). Pero no menciona, ni



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

incluye dentro de su bibliografía la obra principal de Heinrich, La ciencia del valor (Die
Wissenschaft vom Wert)[6] que se encuentra disponible en alemán desde hace más de
treinta años, un idioma que Castro-Gómez conoce a la perfección. Me parece que este es un
vacío importante en su investigación.

La crítica al materialismo histórico

De otra parte, parece que Castro-Gómez tiene aversión por el materialismo histórico, o por la
ciencia de la historia o la filosofía de la historia, que supuestamente fundaron Marx y Engels.
Pero su posición es muy curiosa. Hace todo lo posible por minimizar y subvalorar las tesis
sobre Feuerbach y La ideología alemana; en particular, considera que este último no es un
libro, simplemente es una colcha de retazos, bastante incoherente, en la cual no se
encuentra una filosofía o ciencia de la historia. Incluso, afirma que Marx y Engels ni siquiera
utilizaron dentro del texto los términos materialismo histórico o ciencia de la historia. Pero al
mismo tiempo, examina con bastante detalle estos textos y formula críticas al “materialismo
histórico” allí contenido. Al mismo tiempo, valora positivamente los Manuscritos económico-
filosóficos de 1844, obra que considera un “maravilloso texto” (p. 491) a pesar de que es
también un conjunto de manuscritos desordenados e incompletos, cuyo título tampoco fue
puesto por el propio Marx. A pesar de la similitud en el estado inacabado de los textos,
Castro-Gómez les da un tratamiento muy diferente.

Las tesis sobre Feuerbach son un par de hojas escritas a vuela pluma en 1845, como dice
Engels quien las encontró 43 años después y las anexó a la edición de su libro Ludwig
Feuerbach y el fin de la filosofía clásica alemana. En el proceso de preparación de este libro
revisó el manuscrito de La ideología alemana (que no había sido publicado) y afirmó lo
siguiente: “En el manuscrito no figura la crítica de la doctrina feuerbachiana; no servía, pues,
para el objeto deseado. En cambio, he encontrado en un viejo cuaderno de Marx las once
tesis sobre Feuerbach que se insertan en el apéndice. Trátase de notas tomadas para
desarrollarlas más tarde, notas escritas a vuelapluma y no destinadas en modo alguno a la
publicación, pero de un valor inapreciable, por ser el primer documento en que se contiene el
germen genial de la nueva concepción del mundo.”[7]



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

La ideología alemana es un texto, principalmente polémico, que no se publicó en vida de los
autores, en el cual Marx y Engels deciden expresar sus diferencias con la filosofía alemana,
de la cual hacían parte en ese momento. Marx utilizó en el prólogo a la Contribución a la
crítica de la economía política de 1859 refiriéndose a La ideología alemana la expresión
“liquidar con su conciencia filosófica anterior”, hacer un corte de cuentas con su
pensamiento vinculado a Feuerbach y a los jóvenes hegelianos. En este prólogo Marx
menciona algunos aspectos de su evolución teórica, los resultados generales a los cuales
llegó en sus investigaciones, los cuales le sirvieron de hilo conductor en sus estudios,
resultados dentro de los cuales destaca la noción de modo de producción; afirma que Engels
había llegado a conclusiones similares y que decidieron en la primavera de 1845: “elaborar
conjuntamente la oposición de nuestros puntos de vista contra el punto de vista ideológico
de la filosofía alemana o, de hecho, ajustar cuentas con nuestra antigua conciencia filosófica”
(p. 6). Aquí Marx afirma expresamente que rompieron con el “universo discursivo” de los
jóvenes hegelianos, es decir, con su antiguo universo, con lo cual no está de acuerdo Castro-
Gómez.

Marx menciona que el manuscrito no se publicó pero que se cumplió el “objetivo principal:
“comprender nosotros mismos la cuestión” (p. 6). Engels en 1888 comenta sobre La
ideología alemana lo siguiente: “Antes de mandar estas líneas a la imprenta, he vuelto a
buscar y a repasar el viejo manuscrito de 1845-46. La parte dedicada a Feuerbach no está
terminada. La parte acabada se reduce a una exposición de la concepción materialista de la
historia, que sólo demuestra cuán incompletos eran todavía por aquel entonces, nuestros
conocimientos de historia económica”.  Como puede verse, es Engels quien utiliza la
expresión concepción materialista de la historia (antes había hablado de nueva concepción
del mundo) y no Marx.

El nuevo “punto de vista” se presentó, informa Marx en el mismo prólogo de 1859, en el
Manifiesto del Partido Comunista, en el Discurso sobre el librecambio, en Miseria de la
filosofía (1847) y en las conferencias sobre trabajo asalariado pronunciadas en la Asociación
Obrera Alemana en 1847 y publicadas en 1849[8]. Quien lea estos escritos de Marx notara el
cambio de un lenguaje filosófico confuso y de difícil comprensión a textos de una



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

extraordinaria claridad y precisión, en tan pocos años. A partir de 1850 Marx se radicó en
Londres y se concentró en su proyecto teórico principal, con base en las ideas que le
sirvieron de hilo conductor, de la crítica de la economía política y la elaboración de El capital.

Marx nunca escribió una filosofía de la historia

Marx en ningún momento pretendió que La ideología alemana fuera una filosofía o una
ciencia de la historia: en la década de los ochenta del siglo XIX manifestó que nunca había
escrito una filosofía de la historia y tampoco utilizó la expresión concepción materialista de la
historia. Lo hizo Engels en 1888 y luego en 1897 Plejanov escribe un libro titulado La
concepción materialista de la historia. En el prólogo de 1859 no utiliza el término y se refiere
a ideas que sirvieron de hilo conductor a sus estudios; con base en esas ideas conductoras,
Marx no abordó el estudio de la historia en general o de la economía en general, sino que se
propuso una tarea más modesta, pero fructífera, acorde con su nueva concepción: enfocarse
en el estudio y explicación del modo de producción capitalista, un modo de producción
particular históricamente determinado, entendiendo el modo de producción no solamente
como la estructura económica, sino como la articulación de instancias económicas, políticas e
ideológicas.

Marx no utilizó nunca el término materialismo histórico. Engels en el Anti-Duhring hizo un
esfuerzo por sistematizar una concepción materialista de la historia[9] que le sirviera de
fundamento teórico a los partidos de los trabajadores y posteriormente otros autores
escribieron libros con ese título o similares hasta llegar a los textos oficiales en la Unión
Soviética que establecieron una línea teórica oficial del partido comunista[10]. Me parece que
Castro-Gómez mezcla su debate con Marx y Engels en las Tesis sobre Feuerbach y La
ideología alemana con las críticas a las interpretaciones de autores marxistas que elaboraron
explícitamente las nociones del materialismo histórico. Debería en mi opinión deslindar esto
con mayor claridad.

Marx nunca escribió una filosofía de la historia. En carta de 1877 a la redacción de un
periódico ruso en respuesta a un artículo de Mijailovsky, afirma que este autor le atribuye



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

indebidamente una filosofía de la historia: “Se ve obligado a transformar mi esbozo histórico
del surgimiento del capitalismo en Europa Occidental en una teoría histórico-filosófica de la
evolución general que se impone fatídicamente a todos los pueblos, cualesquiera que sean
las circunstancias históricas en las que se encuentren, para alcanzar finalmente aquella
formación económica que asegura el desarrollo más pleno del hombre junto con el mayor
incremento de las fuerzas productivas del trabajo social. Pero le pido disculpas a mi crítico
(Pues al mismo tiempo me honra y me avergüenza demasiado.)” (pp. 244-245). Y concluye
diciendo “Sucesos de una incuestionable analogía que tienen lugar en un medio histórico
diferente conducen a resultados completamente distintos. Si se estudian cada uno de estos
desarrollos por sí mismos y después se comparan entre sí, se encontrará fácilmente la clave
para este fenómeno, pero eso jamás se conseguirá con la pauta universal de una teoría
histórico-filosófica general cuya mayor virtud consiste en ser supra histórica.”[11] (p. 245).

A pesar de las afirmaciones explícitas de Marx autores como Castro-Gómez insisten en
atribuir a Marx una supuesta filosofía de la historia caracterizada por un enfoque teleológico
y una visión escatológica[12].

Nota: este texto es la introducción a un texto en el que examino los planteamientos de
Castro-Gómez y los comparo con las posiciones de Althusser y de Michael Heinrich. El
documento completo en PDF se encuentra en:
https://cronicon.net/wp/wp-content/uploads/2025/09/Critica-a-la-rebelion-antropologica-de-Sa
ntiago-Castro-Go%CC%81mez.pdf

_____________________

[1]  Capítulo 18, Espectros de Feuerbach; capítulo 19, Socialismo y democracia; capítulo 20,
Ser genérico y emancipación humana; capítulo 21, ¿Más allá de La sagrada familia?; capítulo
22, La deconstrucción del absolutismo antropológico; y capítulo 23, Marx, Stirner y el
problema de las filosofía.

[2] Castro-Gómez no hace referencia detallada a este debate.



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

[3] Algunos ejemplos de las críticas a los marxistas en general: “No me voy a ocupar de Marx
como una figura aislada, como un “héroe del pensamiento”, según la visión de los marxistas,
sino de Marx en tanto que miembro del movimiento joven hegeliano entre 1837 y 1846” (p.
415). “Pues desde el campo marxista se hace mucho énfasis en que ya en esa obra juvenil,
Marx se había distanciado del “idealismo de Hegel”. (p. 416, Nota a pie de página No 1). “Por
lo general el marxismo dice que tal herencia viene de Hegel y asunto terminado” (p.
416).“Muchos marxistas exhiben todavía hoy como demostración de este abandono las Tesis
sobre Feuerbach escritas presumiblemente en 1845…:” (p. 417). “…La ideología alemana
“texto en el que muchos marxistas creen ver la superación definitiva del “idealismo” de
Feuerbach.” (p. 418). “El marxismo ha proyectado retrospectivamente sobre el joven Marx
una serie de presupuestos teóricos, como queda claro en la lectura que hace Althusser de
sus textos juveniles.” (p.420, Nota a pie de página No 4). “Muchos autores marxistas
resbalan en el anacronismo al proyectar retrospectivamente sobre Marx y los jóvenes
hegelianos categorías que no estaban diferenciadas en aquel momento, es decir, que no
estaban a su disposición.” (pp. 429-430). “Por eso las lecturas marxistas que se hacen sobre
estos escritos de Marx para la Rheinische Zeitung suelen ser anacrónicas. Se dice por
ejemplo que ya para 1840 Marx detectaba una oposición de clase entre la emergente
burguesía renana y la aristocracia feudal, de modo que el texto sobre el robo de leña es un
síntoma de esta lucha económica.” (p. 431). Dice “las lecturas marxistas”, pero cita
solamente un autor: W. Schunffenhauer. “No hemos de entender esto como una ruptura
materialista frente al idealismo, como frecuentemente dicen los exégetas marxistas cuando
interpretan este texto. ..De manera que afirmaciones como las de Lukács (en El desarrollo
filosófico del joven Marx), según la cual, en los textos de 1843 se produce la transición del
pensamiento de Marx hacia el materialismo, no son más que retrospecciones anacrónicas”
(p. 440, Nota 8). Primero dice “los exégetas marxistas”, pero luego solo menciona a Lukács).
“Es aquí donde debemos registrar el cambio, y no en un supuesto paso del “idealismo” al
“materialismo” con el que han delirado los marxistas.” (p. 442). No menciona aquí a ningún
marxista. “Todavía a los marxistas de hoy les parece muy poca cosa la implementación de
una socialdemocracia en regiones periféricas como América Latina…” (p. 462). “Para Marx, el
capitalismo no es la causa de todos los males de la humanidad como suelen presentarlo hoy
en día muchos marxistas y algunos activistas que añoran el regreso a formas de vida



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

orgánicas, en las que el hombre vivía en armonía con la naturaleza.” (p. 502). “Todavía son
muchos los marxistas que repiten lo mismo que dijeron los primeros editores rusos de La
ideología alemana: que se trata de la primera “obra madura” del marxismo, que es la
primera exposición sistemática del materialismo histórico, etc.” (p. 522). Señala que desde la
mitad del siglo XX comenzó a discutirse el verdadero estatuto de este libro “en el que los
marxistas creyeron ver siempre el primer esbozo de la teoría científica del materialismo
histórico.” (p. 531). “Lo cual significa que ese capítulo inicial de La ideología alemana
reputado por muchos como el primer bosquejo de la teoría materialista de la historia es en
realidad una colcha de retazos, una colección de fragmentos.” (p. 536) La sociabilidad
humana será pensada entonces a partir de la necesidad de satisfacer las necesidades
materiales de los individuos históricos, pero esto no debe confundirse con una teoría
materialista de la historia, como siempre ha pretendido el marxismo.” (p. 537). “Esta
obsesión con la totalidad, con la idea de una máquina social que contiene por entero a todas
las demás máquinas sociales, se revela como una de las herencias más perdurables y
perversas del marxismo hasta el presente.” (pp. 547-548). “Muy a pesar de Marx y de los
marxistas, la respuesta es no” (p. 552). ¿Podemos decir que hay aquí una teoría materialista
de las ideologías como suponen todavía muchos marxistas? (p. 555). “Desde entonces los
marxistas no han hecho más que repetir esta creencia expresada por Marx y Engels en La
ideología alemana: que el materialismo es una teoría científica del todo que se opone en
bloque a otro conjunto cerrado llamado el idealismo” (p. 556).

[4]  Althusser Louis, La revolución teórica de Marx, Siglo XXI Editores, decimoséptima edición,
1978 (Primera edición en español 1967; primera edición en francés 1965)

[5] 
https://cronicon.net/wp/la-relacion-teorica-entre-louis-althusser-y-michael-heinrich-una-nota-d
e-vittorio-morfino/

[6]  Heinrich, Michael, Die Wissenschaft vom Wert, Verlag Westfalisches Dampfboot, Munster,
1999;  Hay una traducción al italiano: Michael Heinrich, La scienza del valore. La critica
marxiana dell ´economia política tra rivoluzione scientifica e tradizione classica. A cura de



La crítica de Castro-Gómez a Althusser: en La ideología alemana no
hay ruptura teórica de Marx

Riccardo Bellofiore e Stefano Breda, Traduzione di Stefano Breda, PGRECO Edizioni, 2023.

[7]  https://www.marxists.org/espanol/m-e/1880s/feuer/0.htm

[8]  https://www.marxists.org/espanol/m-e/1840s/49-trab2.htm

[9]  En este texto utiliza explícitamente los términos concepción materialista de la historia en
una cinco ocasiones. Considera que es uno de los grandes descubrimientos de Marx. La
expresión aparece también en Del socialismo utópico al socialismo científico, texto que es
una parte del Anti-Duhring. También utiliza aquí los términos materialismo histórico.

[10]  Otros autores marxistas escribieron libros con el título de materialismo histórico. En
1896 Antonio Labriola publicó “Del materialismo histórico” y Nicolai Bujarin “La teoría del
materialismo histórico” en 1921. En 1933 Stalin publicó “Sobre materialismo histórico y
materialismo dialéctico. En 1957 Konstantinov publicó El materialismo histórico, en la
Academia de Ciencias Sociales de la URSS. Marx nunca utilizó el término materialismo
histórico.

[11] Rendueles, Cesar. Karl Marx. Escritos sobre materialismo histórico, Alianza Editorial,
Madrid, 2012.

[12]  https://www.sur.org.co/constain-contra-marx-la-ignorancia-es-razon-suficiente/

Alberto Maldonado Copello

Foto tomada de: El Orden Mundial


