
Comala y mis fantasmas…

Imprimir

En 1955, Juan Rulfo publicó Pedro Páramo, obra fundamental que retrata el México
postrevolucionario: el caciquismo, la violencia heredada y la desolación del campo tras la
Revolución de 1910. Rulfo, nacido en Jalisco y testigo de la Guerra Cristera, fragmentó el
tiempo y diluyó las fronteras entre vivos y muertos, creando Comala: un pueblo fantasma
donde las voces de los difuntos revelan estructuras de poder que perviven más allá de la
vida.
Leer Pedro Páramo me ha llevado a recorrer los pasos de quienes han transitado caminos
compartidos conmigo. Desde aquel tío que al son del azar del juego, la venta de acetatos y
pianos logró infinita riqueza, la cual se esfumó en los ríos de sal, hasta los abuelos que
heredaron tierra y de quienes hoy no solo quedan las sombras de sus lápidas, sino también
sus historias que nos alimentaron. Pienso en las amistades que, desde mis viajes por el yagé,
cruzando umbrales, me dicen desde el más allá que están bien. ¿Qué será cuando desde mi
tumba pueda dialogar coloquialmente con todas estas almas, con lo vivido, lo gozado y
sufrido, con las lágrimas de infelicidad y gozo? Ave María Purísima, sin pecado concebida: la
muerte no es final, sino estado de conciencia expandida.

Esta lectura me llevó en un vuelo reflexivo donde, como plantea Pierre Bourdieu, la violencia
simbólica—esa personalidad sanguinaria de Pedro y Miguel Páramo—no deja huellas visibles,
pero marca y destruye por dentro, resultando más devastadora que sus crímenes explícitos.
En Comala, ayer y hoy, la ignorancia, la pobreza y la violencia se convierten en escalera de
ascenso social; así funciona ese poder que se naturaliza: mis queridos Páramos,
quienes ordenan, expropian, saquean, matan, violan y convencen al pueblo de que todo está
bien. El cura cómplice perdona y se ahoga en su propia miseria espiritual; el pueblo acepta la
explotación convertida en orden cotidiano; y la muerte se presenta como la única
emancipación liberadora.

El calor sofocante genera una atmósfera escalofriante donde la ignorancia, la pobreza y la
violencia se convierten en escalera de ascenso social.

El pueblo se levanta en armas; todo arde por miedo, por costumbre, por dependencia. El



Comala y mis fantasmas…

daño tiene rostro humano. En las tumbas se aviva lo vivido, se fortalece la capacidad de
indignación, se subleva la humillación acumulada como una gestación natural.

La muerte se convierte en ese estado ‘revolucionario’ que invita a romper las cadenas del
olvido y el odio. La memoria se vuelve capacidad de evocar para cimentar, para recuperar el
pensamiento autónomo. Desde las ‘voces de nuestros muertos’, desde sus tumbas, se
recuerda, se indigna, se resiste. Y así, se genera esperanza desde una tierra aparentemente
desesperanzada, como lo describe Juan Rulfo en su Pedro Páramo. Comala es y nos visita,
hoy y siempre. No es donde nuestras almas se forjan con migajas y balazos, sino donde
transitamos entre la vida y la ficción, encontrando ecos que resonarán en nuestras próximas
tumbas. Lápidas que callan nuestros orígenes, nuestras Comalas:  tierras donde el olvido
germina en la memoria de quienes yacen bajo tierra.

Es una cadena de dolor donde la tragedia se personaliza. La muerte, entonces, se convierte
en terapia: catarsis que permite superar el sufrimiento sin transmitirlo, sanar el alma
enferma, salir de lo turbio que opacó la luz del sol y nos hizo transitar en la oscuridad. Solo
nos queda el día de hoy, el sentido profundo de la existencia, la capacidad de luchar y resistir
a la debacle.

Quizás estas líneas me inviten a continuar en este camino espinoso pero catártico de la
escritura: conectar mis vivencias con mis lecturas, con ustedes que siguen nutriendo mis
experiencias vitales… con mis fantasmas.

Comala no solo existe: actúa, se mueve, nos acecha. Nos visita. La visitamos.

Luis Ángel Echeverri Isaza

Foto tomada de: Radio Nacional de Colombia


